
la rivista di engramma
settembre 2025

227

Warburgian Studies 
in the Ibero-American 
Context

edizioniengramma



La Rivista di Engramma
227





La Rivista di
Engramma
227
settembre 2025



Warburgian
Studies in the
Ibero-American
Context
a cura di
Ada Naval, Ianick Takaes, Giulia Zanon

 edizioniengramma



direttore
monica centanni

redazione
damiano acciarino, sara agnoletto, mattia angeletti, 
maddalena bassani, asia benedetti, maria bergamo, 
mattia biserni, elisa bizzotto, emily verla bovino, 
giacomo calandra di roccolino, olivia sara carli, 
concetta cataldo, giacomo confortin, 
giorgiomaria cornelio, vincenzo damiani,
mario de angelis, silvia de laude, 
francesca romana dell’aglio, simona dolari, 
emma filipponi, christian garavello, anna ghiraldini, 
ilaria grippa, roberto indovina, delphine lauritzen,
annalisa lavoro, laura leuzzi, michela maguolo,
ada naval, viola sofia neri, alessandra pedersoli, 
marina pellanda, filippo perfetti, chiara pianca, 
margherita piccichè, daniele pisani, bernardo prieto, 
stefania rimini, lucamatteo rossi, daniela sacco, 
cesare sartori, antonella sbrilli, massimo stella, 
ianick takaes, elizabeth enrica thomson, 
christian toson, chiara velicogna, giulia zanon

comitato scientifico
barbara baert, barbara biscotti, andrea capra, 
giovanni careri, marialuisa catoni, victoria cirlot, 
fernanda de maio, alessandro grilli, raoul kirchmayr, 
luca lanini, vincenzo latina, orazio licandro, 
fabrizio lollini, natalia mazour, alessandro metlica, 
guido morpurgo, andrea pinotti, giuseppina scavuzzo, 
elisabetta terragni, piermario vescovo, marina vicelja

comitato di garanzia
jaynie anderson, anna beltrametti, lorenzo braccesi, 
maria grazia ciani, georges didi-huberman, 
alberto ferlenga, nadia fusini, maurizio harari, 
arturo mazzarella, elisabetta pallottino, 
salvatore settis, oliver taplin

La Rivista di Engramma 
a peer-reviewed journal
227 settembre 2025
www.engramma.it

sede legale
Engramma
Via F. Baracca 39 | 30173 Mestre
edizioni@engramma.it

redazione
Centro studi classicA Iuav 
San Polo 2468 | 30125 Venezia
+39 041 257 14 61

©2025

edizioniengramma

ISBN carta 979-12-55650-97-3
ISBN digitale 979-12-55650-98-0
ISSN 1826-901X
finito di stampare novembre 2025

Si dichiara che i contenuti del presente volume sono la versione a stampa totalmente corrispondente alla versione online della 
Rivista, disponibile in open access all’indirizzo: https://www.engramma.it/227 e ciò a valere ad ogni effetto di legge. 
L’editore dichiara di avere posto in essere le dovute attività di ricerca delle titolarità dei diritti sui contenuti qui pubblicati e di aver 
impegnato ogni ragionevole sforzo per tale finalità, come richiesto dalla prassi e dalle normative di settore.



Sommario

7 Warburgian Studies in the Ibero-American Context. Editorial of Engramma 227
Ada Naval, Ianick Takaes and Giulia Zanon

13 Warburgian Studies in the Ibero-American Context. Editorial de Engramma 227
Ada Naval, Ianick Takaes y Giulia Zanon

19 Warburgian Studies in the Ibero-American Context. Editorial da Engramma 227
Ada Naval, Ianick Takaes e Giulia Zanon

25 Warburgian Studies in the Ibero-American Context. Editoriale di Engramma 227
Ada Naval, Ianick Takaes e Giulia Zanon

Overviews
33 Estudar (a partir de) Warburg Estudiar (desde) Warburg Studying (from) Warburg

Martinho Alves da Costa Junior, Serzenando Alves Vieira Neto, Linda Báez Rubí,
Norval Baitello Junior, José Luis Barrios Lara, Jens Baumgarten, Maria Berbara,
Gabriel Cabello, Rafael Cardoso, Emilie Ana Carreón Blain, Roberto Casazza,
Patricia Dalcanale Meneses, Bianca de Divitiis, Claire Farago, Cássio Fernandes,
Aurora Fernández Polanco, David Freedberg, Isabela Gaglianone, Jorge Tomás
García, Maurizio Ghelardi, Antonio Leandro Gomes de Souza Barros, Nicolás
Kwiatkowski, João Luís Lisboa, Fabián Ludueña Romandini, Laura Malosetti Costa,
Luiz Marques, Claudia Mattos Avolese, Ulrich Pfisterer, Ivan Pintor Iranzo, Vanessa
A. Portugal, Vera Pugliese, José Riello, Adrian Rifkin, Agustina Rodríguez Romero,
Federico Ruvituso, Sandra Szir, Dario Velandia Onofre, Luana Wedekin. Edited by
Ada Naval, Ianick Takaes, Giulia Zanon

111 Estudos warburguianos no Brasil (2023-2025)
Ianick Takaes

115 Estudios warburguianos en América hispánica (2019-2025)
Bernardo Prieto

137 Estudios warburguianos en España (2019-2025)
Ada Naval

143 Warburgian Studies in Portugal (2000–2025)
Fabio Tononi



147 Las ciencias de Atenea y las artes de Hermes
a cargo de Ada Naval, Bernardo Prieto

Essays
169 Warburg in America

David Freedberg

183 “Bilderwanderung”
Linda Báez Rubí

205 Towards a Philosophical Anthropology
Serzenando Alves Vieira Neto

225 Partecipation and Creation of Distance
Cássio Fernandes*

237 Astrology Between Science and Superstition in Art History
Antônio Leandro Gomes de Souza Barros

Presentations
257 Una presentación de Aby Warburg en/sobre América: Historia, sobrevivencias y

repercusiones (México 2024)
coordinado por Linda Báez Rubí, Emilie Carreón Blaine editado por Vanessa A.
Portugal

283 A Presentation of Aby Warburg en/sobre América: Historia, sobrevivencias y
repercusiones (México 2024)
curated by Linda Báez Rubí, Emilie Carreón Blaine, edited by Vanessa A. Portugal

305 The Exuberant Excess of His Subjective Propensities
Ianick Takaes



“Bilderwanderung”
Un ensayo entre “greifen” y “begreifen” en las notas
americanas de Aby Warburg
Linda Báez Rubí

Puerto y puerta de las Indias,
por donde todos los años

se puede decir que entra dos veces en ella
el sustento universal de España.

Lope De Vega, El peregrino en su patria

I
Cuando Aby Warburg planteaba en su cartografía de rutas geográficas una red de vías en
el tablero introductorio A de su Atlas de imágenes Mnemosine (1929), parecía hacer eco de
los famosos versos del escritor madrileño Lope de Vega: la proyección de ciudades (puntos
geográficos) vinculadas con líneas (rutas mercantiles) trazando un entramado de relaciones
sobre la superficie de la tierra. Lo que tanto Warburg como Lope de Vega ponían sobre la
mesa de discusión era que la apertura del espacio físico no se reducía sólo a lo geográfico,
sino también más allá, conllevaba la ampliación cultural en la esfera de las mentalidades,
imaginarios, ideas, circulación de objetos, artefactos, plantas y animales. El “descubrimien-
to” de aquel Nuevo Mundo con todo lo cruento, devastador y violento que resultó para las
culturas ahí asentadas – y que no tiene dimensiones verbales para nombrarlo – se podría
describir como una historia del “apresar” (Greifen) y “aprehender” (Begreifen), por así decirlo
en palabras de Warburg, quien en su búsqueda por entender la migración de las imágenes
(Bilderwanderung) en el continente americano, incursionó en la historia de las culturas asen-
tadas allende del mar. Algunas de sus notas nos revelan este interés que será a la vez el tema
central en este ensayo y comienza con la siguiente ficha escrita por Warburg [Fig 1]:

Codice Mendocino
vgl. Mexico través los Siglos

Introd.

Antonio de Mendoza an Karl V geschickt
1549 kommt durch einen Corsaren von
André Thevet geografo del rey de Francia
Publ. Samuel Purchas Pilgrimes

1625/26
Kircher 1652 Oedipus
Bibl. Bodleiana
Publ. Kingsborough

Códice Mendocino
Cfr. México [a] través los Siglos

Introd.[ucción]

Antonio de Mendoza lo envía a Carlos V
1549 mediante un corsario llega a
André Thevet geógrafo del rey de Francia
Publ.[icación de] Samuel Purchas Pilgrimes

1625/26
Kircher 1652 Oedipus
Bibl.[ioteca] Bodleiana
Publ.[icación de] Kingsborough

La Rivista di Engramma 227 settembre 2025 183

https://www.engramma.it/eOS/core/frontend/eos_atlas_index.php?id_tavola=10001


1 | WIA III 2.1. Zettelkasten 40 “Americana”, 040/021102.
2 | Zelia Nuttall, On Ancient Mexican Shields, “Internationales Archiv für Ethnographie” (1892), s.p. Warburg
Institute Library, clasificación PB 80. Fotografía: Ian Jones.

Abbildungen des Schildes
I Anales
II Libro del Tributo
III Libro (dei Costumi) [Zeichnung des Schil-
des]”

Representaciones del escudo
I Anales
II Libro del tributo
III Libro (del vestuario) [dibujo de escudo con
greca]

[WIA III.2.1. ZK 40 “Americana” 040/021102]

De notar – der liebe Gott steckt im Detail – es el dibujo trazado por Warburg en la nota y que
se remonta a un escudo cuya forma geométrica (greca) tuvo un valor simbólico significativo
en las culturas de varios grupos indígenas asentados a lo largo del continente americano.
Muy probablemente se trata de un tipo de escudo de plumas mesoamericano como el que se
conserva hoy día en el Landesmuseum de Wurtemberg, Alemania [1], mismo que fue motivo
de estudio en un célebre texto de Zelia Nuttall (1855-1933) [Fig. 2], la arqueóloga estadouni-
dense contemporánea de Warburg con quien el historiador tuvo contacto (acerca de las notas
de Warburg sobre Buttall véase Báez Rubí 2023).

II
El chimalli (escudo en náhuatl) bosquejado por Warburg se remonta a la época en que la ca-
pital del Imperio Mexica, Tenochtitlán, fue conquistada por los españoles bajo el liderazgo del

184 La Rivista di Engramma 227 settembre 2025



3 | Gabinete de arte de Federico I, duque de Wurtemberg, Landesmuseum Wurtemberg (Baden-Wurtemberg,
Alemania).

capitán de la árida región de Extremadura, Hernán Cortés (1485-1547), en 1521. Albergado
en el Landesmuseum, junto con otro escudo de similar factura e iconografía, la presentación
estática del escudo, en el centro de la vitrina rodeado de otros objetos etnográficos advenidos
de otros continentes, oculta el dinamismo inherente no sólo a su historia, sino sobre todo a la
forma geometrizada que ostenta como bello ornamento. Desde 1599, este escudo forma par-
te del gabinete de arte y curiosidades iniciado por el Duque Federico I de Württemberg, por lo
que debió cruzar el Atlántico a lo largo del siglo XVI, con toda probabilidad a los territorios bajo
el poder de los Habsburgo, de los Médici o de los estados pontificios, y de éstos fue adquiri-
do probablemente por agentes de arte para la corte ducal de Württemberg. Con el desarrollo
de nuevas rutas de transporte marítimas y terrestres iniciadas e impulsadas por los avances
tecnológicos que trajo consigo el interés humanista en la exploración del orbe geográfico (ya
fuese por medio de barcos, armas o instrumentos de medición), el viejo continente de la Edad
Moderna accedió a mundos y culturas hasta entonces desconocidos. Literalmente, los obje-
tos, frutos, animales y toda forma de bienes que venían del nuevo continente podían ser, en
palabras de Warburg, “apresados” (greifen) y “aprehendidos” (begreifen), toda vez que estas
rutas de transporte fueron, como el historiador hamburgués lo vislumbraba, “rutas de migra-
ción”, venas dinámicas mediante las que se transfería el conocimiento cultural y artístico en
un circuito geográfico y temporal, apto para fungir como suelo de transformación.

La Rivista di Engramma 227 settembre 2025 185



Los así llamados exotica o ethnographica venidos de América exigían una nueva clasificación
entre las secciones enciclopédicas del studiolo palaciego y los posteriores Wunderkammer o
Kunstkammer (gabinetes de curiosidades o de arte) en los que se exhibían (problemática ex-
puesta en Keating, Markey 2011 y Bleichmar 2021).

Los reinos desconocidos y los “nuevos mundos” no debían ser documentados, estudiados y
ser accesibles solo a través de los libros, sino que adquirieron presencia en forma de arte-
factos, plantas, animales, y códices ilustrados en los gabinetes donde eran expuestos para
despertar la curiosidad estética y el interés por el conocimiento como lo fueron las famo-
sas colecciones del médico anticuario boloñés Ulisse Androvandi (1522-1605), del marqués
Ferdinando Cospi (1601-1686), de los Médici y Habsburgo, hasta del jesuita erudito alemán
Athanasius Kircher (1601-1680), por nombrar algunas (sobre el tema, véanse los estudios
pioneros de Karl Anton Nowotny de 1949 y 1960; para los Austrias véanse Anders 1965 y
Feest 1990; para los Médici Heikamp 1972 y Turpin 2006). Ya desde el desembarco de Her-
nán Cortés en el puerto de Veracruz en 1519, el conquistador se dio a la tarea de coleccionar
diversos exotica que iba encontrando a su paso en dirección hacia el centro de la capital Me-
xica, los mismos que serían enviados como “regalos políticos” para apaciguar los ánimos del
monarca Carlos V, obtener su beneplácito y justificar el atrevimiento de tal empresa militar
(véase el estudio fundamental de la Torre Villar 1956, y Nowotny 1960, 20-27). Las naves
españolas surcaron el mar transportando diversos objetos hechos de oro, plata, jade y pluma,
así como escudos ricamente decorados, los llamados chimallis. Debido al esplendor del color
y textura de su plumaria, estos objetos pasaron a ser un trofeo anhelado por las mismas cultu-
ras mesoamericanas y después por los europeos. A los ojos de los conquistadores españoles,
para quienes los artefactos con sus brillantes decoraciones de plumas debieron parecerles
exóticos, se convirtieron a su vez en metáforas de sumisión al capturar, apresar el poderío mi-
litar de una cultura que resultaba ser tan brillante como extraña a su mirada. En este sentido,
el interés de Cortés de enviar artefactos expoliados como regalos a la corte española, debe de
entenderse como un acto simbólico-político mediante el que buscaba legitimar su acción, ju-
stificar la incursión de violencia militar y demostrar la subyugación de la cultura amerindia con
la toma (greifen) de objetos valiosos, Así, al otro lado del océano, se hacía posible “apresar” y
“aprehender” el alcance de la posesión de este “nuevo mundo”. Y, en un acto de imitación –
no menos relevante y significativo pero sí más performativo y demostrativo – Carlos V, rey de
España, se coronaría poco después como emperador del Sacro Imperio Romano Germánico,
ante un despliegue festivo donde la comitiva en su desfile hizo alarde de los ethnographica
recibidos y empleados como parafernalia militar en Bolonia ese memorable día del 24 de fe-
brero de 1530. Obviamente, el monarca hispano había comprendido el simbolismo político
que resguardaban estos artefactos en su “migración geográfica”. No se inclinó a valorarlos
sólo desde una perspectiva estética, como lo hizo el famoso Alberto Durero al que le faltaron
las palabras para describirlos en su sentir apresado por la admiración estética que le pro-
vocaron (Alberto Durero, Tagebuch der Reise in die Niederlande, in Rupprich 1956, 154). El
emperador puso en escena y “vivificó” (verlebendigte) el contenido simbólico de los artefac-

186 La Rivista di Engramma 227 settembre 2025



tos, lo que le permitió utilizarlos para exhibir su poder político y ponerlo literalmente “delante
de los ojos” de sus súbditos, cuya demostración debió de haber ejercido una gran influencia
en sus vasallos.

Por otra parte y, a su vez, el aparato burocrático del Emperador no tardó en reconocer el pe-
ligro de la presencia del conquistador Hernán Cortés y la peligrosa extensión de su poderío
a ultramar. Sólo a poco más de una década de la caída de Tenochtitlán, llegaba al puerto de
Veracruz el virrey Antonio de Mendoza (r. 1535-1550), quien recorrió la misma ruta de Cortés
hacia el centro de México-Tenochtitlán para sustituir al conquistador en su cargo de poder;
ruta que se instauraría como un itinerario simbólico para todos los futuros virreyes que arriba-
rían en representación de la Corona para tomar posesión de la tierra. Es en este contexto en
el que debe entenderse el regalo que el virrey Antonio de Mendoza, quien reemplazó a Cortés
en sus pretensiones de poder, hubo de hacer a su vez al emperador Habsburgo en los años
1541-42. Mendoza encargó a Francisco Gualpuyogualcal un manuscrito profusamente ilustra-
do con pictogramas y explicaciones escritas en lengua náhuatl, el mismo que fue intercalado
con traducciones al castellano por Juan González en la Catedral de México, conocido hoy co-
mo el Códice Mendocino (albergado hoy día en Oxford, Bodleian Library MS. Arch. Selden. A.
1; versión facsimil digitaliza con información histórica). El códice, dividido en tres partes, in-
formaba sobre la vida, la genealogía e historia de los mexicas (primera parte), los tributos de
los pueblos indígenas subyugados por el imperio mexica antes de la llegada de los conquista-
dores – entre ellos el escudo de plumas que dibujó Warburg en su ficha – (segunda parte),
y la mitología y las costumbres religiosas de los antiguos mexicanos (tercera parte). Pero, el
códice mendocino nunca llegaría a manos del emperador. Como Warburg bien anotó, tomó
otros derroteros al caer en manos de los corsarios franceses que interceptaron el navío frente
al puerto de Veracruz en 1549, para llegar a manos del cosmógrafo del rey de Francia, André
Thevet, en 1553, donde permaneció hasta 1587 cuando el entonces embajador británico de
la corte francesa, Richard Hakluyt, lo adquirió por 20 coronas. Una vez en tierras británicas
llegó al conocimiento del clérigo anglicano, Samuel Purchas, quien tradujo parcialmente al
inglés fragmentos del códice acompañándolos de xilografías en su obra póstuma publicada
como Hakluytus Posthumus, or Purchas his pilgrimes (Haklvytvs posthumus, or, Pvrchas his
Pilgrimes : contayning a history of the world, in sea voyages, & lande-trauells, London 1625,
vol. III, 1066-1117), después de lo cual el mendocino arribó finalmente a la Biblioteca Bodlein
de Oxford en 1659 por donación del humanista y jurista John Selden, donde posteriormente
Lord Kingsborough se dio a la tarea de reproducirlo en versión facsimilar junto con litografías
a color en el primer volumen de su vasta obra, Antiquities of Mexico, en 1831.

No cabe duda de que el códice con sus rutas de migración fue objeto de atención de Warburg.
El historiador del arte y la cultura tuvo conocimiento de este códice y el contenido que le in-
teresaba lo registró pulcramente bajo anales (crónica), libro de los tributos, y lo que él llamó
libro de los “costumi” (vestuario) – en evocación muy probablemente a sus estudios sobre
los intermezzi [2] – donde se daba cuenta de la vestimenta, parafernalia y chimallis con orna-
mentos en ricas ilustraciones y que resultaban ser parte fundamental de los rituales religiosos

La Rivista di Engramma 227 settembre 2025 187

https://digital.bodleian.ox.ac.uk/objects/2fea788e-2aa2-4f08-b6d9-648c00486220/
https://codicemendoza.inah.gob.mx/html/acerca.php?lang=spanish


4 | Códice Mendoza (ca. 1541), segunda parte (tributos), fol. 19r. © Bodleian Libraries, University of Oxford. CC-BY-
NC 4.0.
5 | Códice Mendoza (ca. 1541), tercera parte, fol. 64r. Bodleian Libraries, University of Oxford. CC-BY-NC 4.0.

y seculares así como de la política bélica [Figs. 4 y 5]. Al retomar su lectura sobre la enciclo-
pedia ilustrada México a través de los Siglos [3], cuya dirección editorial estuvo a cargo de
Vicente Riva Palacio, y las respectivas investigaciones donde se estudia el valor del escudo
y su ornamentación e iconografía, Warburg trazó el detalle del ornamento estilizado portado
en el escudo (chimalli) – tal como se encuentra conservado en el Landesmuseum de Würt-
temberg – así como sus rutas migratorias hasta el continente europeo y su difusión cultural a
través de la palabra (Wort) e imagen (Bild), como se desprende de la información recolectada
en su ficha. Su interés en seguir y documentar las migraciones de la iconografía del escu-
do se vio estimulada sin duda alguna por el contacto que hiciera a su regreso de América
con el círculo de americanistas de la Berliner Gesellschaft für Anthropologie, Ethnologie und
Urgeschichte (BGAEU) durante su estancia en la capital del imperio guillermino (sobre esta
época véase Bredekamp 2019, 43-91, Báez Rubí 2024, 122, 146-149). Con el fin de com-
prender las razones del inmenso interés de Warburg en el vehículo portador del ornamento
(chimalli) y para valorar la importancia de esta forma figurativa precolombina (greca) en el
contexto de sus consideraciones y trazar las posibles rutas que un desarrollo posterior de sus
investigaciones pudo haber tomado, es menester esbozar brevemente los puntos teóricos del
pensamiento de Warburg en los que se inserta, y así al final considerar entonces qué aporta-

188 La Rivista di Engramma 227 settembre 2025



ciones traen consigo las anotaciones de Warburg con relación al desarrollo de la historia de la
imagen y la dimensión de sentido icónico visual que nos propone vislumbrar en este escudo
de plumas.

III
De septiembre de 1896 a mayo de 1897, Warburg se sometió a un arduo viaje que le per-
mitiría “familiarizarse con el arte y el simbolismo religioso pagano de los indios Pueblo” (Aby
Warburg y Jacques Dwelshauers, 1 de mayo de 1896 [WIA GC]). En principio, con motivo de
la boda de su hermano, el erudito visitó la costa Este de los Estados Unidos (Nueva York,
Washington) para después hacerse a la marcha hacia el oeste (Colorado, Arizona y Nuevo Mé-
xico) rumbo a la costa del Pacífico (California). Durante su itinerario obtuvo una experiencia
rica y vívida de las costumbres y el pensamiento religioso de las culturas nativas americanas
(sobre este punto hay una extensa bibliografía, al respecto véase Báez Rubí, Carreón, Alvarez
2024, 13-72). Con meticulosidad documentó las rutas que lo llevaron a través de paisajes
áridos y desérticos, así como las impresiones e información que obtuvo en su esfuerzo por
comprender el simbolismo religioso de sus pobladores (Aby Warburg y Mary Warburg, 3 de
marzo de 1896). Su registro pretendía desembocar en lo que él mismo llamó una “obra in-
mortal”, a saber el borrador del “Simbolismo como determinación del alcance” (Symbolismus
als Umfangsbestimmung).

Como punto medular de las consideraciones teóricas de Warburg se articulaba el ornamento.
En un determinado momento de su viaje, en California, se haría la pregunta incisiva que lo
guio durante todo su viaje: “Simbolismo, ¿qué eres tú?” (“Simbolismus, was bist du?”. En-
trada del 25 de marzo, 1896, WIA III 10.1. “Ricordi. Weihnachten 1894”, fol. 49r. Para un
estudio de este tema en su génesis y amplio desarrollo teórico véase Papapetros 2024). En
su continua reflexión sobre las diversas modalidades de este concepto, el erudito sopesó el
valor del distanciamiento (tanto físico como psicológico) entre el cuerpo humano y el objeto,
revelado en el “uso activo de utensilios, adornos y trajes”, así como el sentido de la “posesión
(propiedad, donación)” (WIA III. 45.1. “Symbolismus als Umfangsbestimmung”, 21 de agosto
de 1896, fol. 17; WEB, 615-628) de su expresión en imagen figurativa. Este entrelazamiento
entre la ubicación del cuerpo en el cosmos mediante los ornamentos, derivado de sus lectu-
ras sobre los postulados de Gottfried Semper y las teorías de la psicología estética y empática
de la época, entre otros, resultó incentivo de reflexión para Warburg, cuya sensibilidad de
Anntenerich, atento a las vibraciones energéticas desprendidas de los desplazamientos y con-
figuraciones de la imagen en la producción cultural, le permitió profundizar en la vinculación
entre el cuerpo y la “forma adicional dinamizadora”. Ésta al ser portada en sus respectivos
vehículos de transferencia, como en el cuerpo mismo, en objetos y adornos, en vestimentas y
en artefactos, podía comprenderse como parte de la expresión plástico-visual de la actividad
humana (Handlung) (en particular Semper 1856, 1-30, cuyas citas se documentan en WIA
III.2.1. ZK 41 “Aesthetik”; para la literatura crítica, véase Papapetros 2009), abriendo así la
posibilidad de ahondar más allá en su dimensión simbólico cultural.

La Rivista di Engramma 227 settembre 2025 189



La incisiva pregunta de “¿cómo pierde el hombre el sentimiento de unidad con su yo viviente?
¿es decir, con su extensión real?”, llevó a Warburg a realizar una diferenciación sutil pero de
alcance en el manejo del ornamento, que podía ser “apropiado” (anverleibt), “incorporado”
(einverleibt) o “adherido” (zuverleibt). Es importante señalar que el historiador alemán fraguó
este planteamiento en el contexto de las experiencias que tuvo durante su viaje a través del
encuentro con el mundo religioso de las tribus indígenas del continente americano, sus mitos
y actos rituales. La experiencia de las danzas y celebraciones religiosas le permitieron com-
prender el concepto de animación en su totalidad, a partir de la apropiación física de la forma
y su dinamización puesta en marcha por la acción del cuerpo. Warburg no llegó a comple-
tar una publicación con el material americano, sin embargo, sus innumerables aforismos y
notas plantean nuevas preguntas hoy día a la vez que allanan el camino para el desarrollo
posterior de nuevos enfoques de la teoría de la imagen a través de una reconstrucción de sus
manuscritos y los meandros fructíferos de su biblioteca, donde juntó valiosa bibliografía rela-
cionada, el paraíso para cualquier lector de las asociaciones polarizantes en su movimiento
pendular (de la magia a la ciencia, de la religión a la filosofía). Con este telón de fondo, vol-
vemos a nuestra pregunta inicial: ¿qué es lo que a Warburg le pareció tan fascinante de este
escudo decorado? La respuesta se encuentra, por así decirlo, en sus anotaciones fragmenta-
rias y los intersticios (Zwischenräume) latentes que las relacionan para reconstruir su historia
de rutas migratorias y el término ambiguo que se utiliza para designarlo y que Warburg anotó
con marcado interés: xicalcoliuhqui.

Warburg conoció este concepto náhuatl y se dio a la tarea de buscar el campo semántico
icónico figurativo de su genealogía con el apoyo de los estudios de americanística realizados
por Eduard Seler (1849-1929) y Zelia Nuttall, quienes se dedicaron a rescatar e investigar
códices importantes como el Códice Florentino y el Códice Mendoza. En su complejidad y
ambigüedad, el vocabulario precolombino apuntaba a un amplio potencial pictórico, como el
misionero seráfico Fray Bernardino de Sahagún había ya aprendido de sus informantes nati-
vos [4]. Según Seler – quien se basó en los escritos de Sahagún – xicalcoliuhqui, podía ser
traducido literalmente como “lo circular que ciñe” al derivar de las palabras xicalli y coliuhqui:
la primera palabra hacía referencia a un cuenco o bien una vasija cuya forma concreta venía
a expresarse en el segundo concepto cuyo campo semántico apuntaba a lo que aparecía co-
mo “enrollado, curvado, envuelto”. Xicalcoliuhqui evocaba así un recipiente cóncavo: Warburg
extrajo la información de Eduard Seler (Seler 1890, 141), como se constata bajo:

Seler “xicalcoliuhqui”
l.c.
p.141

zu dem Schild
xicalli eigentlich das Gefäß, das runde

coliuhqui “gewunden, gekrümmt, gedreht”

Seler “xicalcoliuhqui”
l.c.
p.141

sobre el escudo
xicalli a decir verdad el recipiente, que es re-
dondo
coliuhqui “enrollado, curvado, envuelto”

190 La Rivista di Engramma 227 settembre 2025



Soll man annehmen das xicalcoliuhqui
[das Runde umringelnde] hier bedeutet: „eine
zurückgekrümmte Linie (coliuhqui), wie
man sie auf den Schalen (xicalli) als Rund-
verzierung anzubringen pflegte?”

[WIA III 2.1. ZK 40 “Americana”, 040/021085]

Hay que pensar que xicalcoliuhqui
[lo circular que ciñe] significa aquí: “una
línea enroscada en sí misma (coliuhqui),
¿como la solían poner sobre las vasijas (xicalli) a
manera de una ornamentación redonda?”

El ornamento que da nombre al símbolo es, por tanto, una imagen originaria en la que se evo-
ca figurativamente el recuerdo de un contenedor. Incluso la función que pudo haber adquirido
este recipiente se puede deducir de su forma sinuosa, ya que era especialmente adecuado
para contener líquidos, ya fuera agua mezclada con cacao, la bebida sagrada de los dioses
del panteón mexica. Para Warburg, quien leyó meticulosamente a Seler, había más en juego:
según su entendimiento, el agua había sido almacenada en un recipiente cuya forma estaba
determinada por su función (apresar/greifen), pero que ahora había sido transferida a una
figura ornamental, una imagen figurativa estilizada concebida por el individuo con valor sim-
bólico (aprehender/begreifen). Estudios recientes han podido confirmar lo que ya se suponía
hacia 1900 con base en los pictogramas de los códices, a saber, que xicalcoliuhqui se refe-
ría a su vez a la sección transversal de un caracol marino, una onda de agua o incluso a un
torbellino. De acuerdo con el entender teórico icónico de Warburg, la fuerza “domesticada”
de la naturaleza (ya fuese agua o aire), se encontraba presente “transferida” en la imagen
(Barniff 1974). Para el historiador hamburgués, las deidades del clima eran “domesticadas”,
“aprisionadas” por este acto simbólico, no para destruirlas, sino para manipularlas median-
te el ritual respectivo, o mejor dicho, para poder “apropiarlas” (anverleibt), “incorporarlas”
(einverleibt), o bien “adherirlas” (zuverleibt). Para Warburg venía a ser una forma de expresar
las vivencias del ser humano con la naturaleza de su entorno mediante un lenguaje figurati-
vo. Warburg vio en esto una necesidad antropológica connatural al ser humano, subyacente
en todas las culturas: una necesidad primordial de establecer relación con el mundo exterior
y las inconmensurables fuerzas naturales que lo habitan. A su vez, esta confrontación fungía
como piedra de toque para estimular la voluntad humana de comprender lo “desconocido”
latente en la naturaleza e incluso llegar a dominarla mediante artefactos materiales y vehí-
culos tecnológicos, hasta los esfuerzos del lenguaje científico y simbólico-metafórico al darle
“nombre” a lo “desconocido”. Así, para Warburg, la articulación simbólica hacia visible el esta-
blecimiento de una distancia ganada entre el individuo y su entorno ambiental. La experiencia
de la distancia obtenida era susceptible de ser resguardada en la memoria (tanto individual
como cultural) y ser transmitida así a otras generaciones. Para Warburg, era esencial que la
decoración del escudo (forma adicional) no sólo representara una expresión de las fuerzas
de la naturaleza mediante el trazo de “líneas en movimiento”, sino que mediara activamente
esta acción y, por tanto, fuera capaz de revelar las relaciones simbólicas entre el hombre y
su entorno (su orientación en el cosmos). El proceso de creación (Gestaltung) se manifestaba
en la forma geometrizada o estilizada del xicalcoliuhqui, por lo que este ornamento “enro-
scado” venía a ser un ejemplo particularmente adecuado para describir la determinación de
la circunferencia como un proceso en el que se reconocía la acción simbólica del individuo

La Rivista di Engramma 227 settembre 2025 191



6 | Ilustración de Yacatecuhtli, Códice Florentino, lib. 1, cap. 19, fol. 17r. Digital Florentine Codex/Códice
Florentino Digital, edited by Kim N. Richter and Alicia Maria Houtrouw, fol. XCIr, Getty Research Institute, 2023.

192 La Rivista di Engramma 227 settembre 2025

https://florentinecodex.getty.edu/en/book/1/folio/xvir?spTexts=&nhTexts=
https://florentinecodex.getty.edu/en/book/1/folio/xvir?spTexts=&nhTexts=


(symbolische Handlung) con su entorno. Warburg también insinuó que el ornamento de la lí-
nea ondulante que bosquejó con particular interés podría estar relacionado con la imagen
figurativa de la escalera, que se encontró como símbolo visual provocador del relámpago y
la lluvia en los diferentes grupos indígenas del southwest que visitó (varios pasajes, en rela-
ción con los ornamentos de la iglesia de Acoma, en WEB, 533-536). En el complejo mundo
del panteón mexica, xicalcoliuhqui fungía como atributo de varias deidades: tanto del dios del
viento Quetzalcóatl como del dios de protector de los mercaderes, Yacatecuhtli, cuyo escudo
llevaba el ornamento “circular que ciñe de la jícara” [Fig. 6].

Seler transcribió la parafernalia de las divinidades descritas por Fray Bernardino de Sahagún
(Códice florentino, in Dibble, Anderson 1961, lib. IX, caps. I-VI, 1-32), misma que fue recogida
en Warburg:

Seler, Altmexikanische Studien
Veröffentl[ichungen aus dem] K[öni]gl.[ichen]
Mus.[eum] Berlin 1890

Ein Capitel aus d.[em] Geschichtswerk des
P.[aters] Sahagun.
Mss. In d.[er] Laurenziana
Madrid Acad.[mia de la] Hist.[oria] U. B.[iblioteca]
d.[el]Palacio
Zu der Abb.[ildung] Yacatecutli (Krieg.[erischer]
Häuptling als
Gott d.[er] Kfl.[Kaufleute] der das [Zeichnung] Zei-
chen trägt die
Erklär[un]g:
Xicalcoliuliqui, y nichmal

Mit der Wickelverzierung der Jicaras ist
Sein Schild geschmückt

Quetzalxical coliuhqui yuichimal
Sein Schild zeigt die Wickelverzierung der Jica-

ras
Ist sein Schild geschmückt

Quetzalxical coliuhqui yuichimal
sein Schild zeigt die Wickelverzierung
der Jicaras

[WIA III 2.1. ZK 40 “Americana”, 040/021084]

Seler, Altmexikanische Studien
Veröffentl[ichungen aus dem] K[öni]gl.[ichen]
Mus.[eum] Berlin 1890

Un capítulo d[e] la obra histórica del P.[adre] Sa-
hagún.
Mss. en l.[a] Laurenziana
Madrid Acad.[emia de la] Hist.[oria] U.[niversidad
de la] B.[iblioteca] d.[el]Palacio
Respecto a la i.[magen] Yacatecutli (gue.[rrero] ca-
cique como
dios d.[e] los m.[mercaderes] que porta el [dibujo]
signo, conlleva la
expl.[icación]:
Xicalcoliuliqui, y nichmal

Con el ornamento enroscado de las jícaras
Su escudo está adornado

Quetzalxical coliuhqui yuichimal
Su escudo muestra el ornamento enroscado de

las jícaras
Su escudo está adornado

Quetzalxical coliuhqui yuichimal
Su escudo muestra el ornamento enroscado
De las jícaras

Esta última deidad protegía a los comerciantes y viajeros cuyas expediciones de exploración
y comercio operaban dentro de una política de expansión del poder y, por tanto, a menudo se
asociaban con empresas bélicas, en otras palabras —pensándolo en el sentido de Warburg
– con el gesto de “apresar” (greifen), tal y como Warburg pudo haberlo visto, como veremos,
en el códice Mendocino [5].

IV
Precisamente, la descripción de un episodio bélico acaecido en 1541, mencionado en el estu-
dio de Nuttall sobre los escudos, resultó el punto detonador para la vinculación que Warburg

La Rivista di Engramma 227 settembre 2025 193



hiciera con respecto al gesto de apresar o someter y la distinción iconográfica y simbólica del
xicalcolihuqi chimalli para los más valientes guerreros que capturaban varios contrincantes.

Según el relato, cuando el virrey Antonio de Mendoza marchó contra el pueblo belicoso de los
chichimecas en la zona norte del Virreinato de la Nueva España, lo acompañó Francisco Acaz-
tili, un líder local convertido al cristianismo, que portaba un chimalli adornado con plumas de
quetzal verde y un adorno deslumbrante en el medio (la descripción a partir de las fuentes se
corrobora y encuentra también en García Icazbalceta 1980, vol. II, 307). Con toda probabili-
dad, se trataba del xicalcoliuhqui chimalli, que estaba reservado solo para los guerreros más
valientes, es decir, aquellos que habían podido poner bajo su poder a más de cinco prisione-
ros de guerra. Warburg extrajo la siguiente información al respecto documentándola en dos
fichas, aludiendo en la primera a la ilustración del valiente guerrero en el gesto de captura:

Un guerrero (fig. C) pintado de amarillo
con escudo [dibujo de greca] apresa
a un capturado
según el Cód.[ice] Mendoza (Kingsborough)

“ornamento de un hombre que ha capturado a 5
guerreros. Tiene el nombramiento de Quachic”.

Ein Krieger (fig. C) abgeb.[ildet] gelb bemalt
mit Schild [Zeichnung] der einen gefangenen
ergreift
nach Cod. Mendoza (Kingsborough)

“Schmuck eines Mannes, der 5 Kriegsge-
fangenen gemacht hat. Er führt den
Titel Quachic”.

[WIA III 2.1. ZK 42 “Sammlungen Kunstgesch.[ich-
te] Baukunst“, 042/022033]

Zelia Nutall, On Ancient Mexican Shields,
Int. Arch. Ethn. 1892, p. 34
[Internationales Archiv für Ethnographie]

“aquél que hizo más de cinco prisioneros y
se distingue a sí mismo de otro modo, lleva
como distinciones de honor, el título de Quachic
y el escudo ‘Xicalcoliuhqui’”

p. 40 de nueva cuenta se menciona sin explica-
ción.

“Zelia Nutall, On Ancient Mexican Shields,
Int. [ernationales] Arch.[iv für] Ethn.[ographie]
1892, p. 34

“he who made more than five prisioners and
Otherwise distinguishes himself, realized
as marks of honor, the little Quachic
and the ‘Xicalcoliuhqui’ shild”

p. 40 noch einmal darüber ohne Aufklärung.

[WIA III 2.1. ZK 40 “Americana”, 040/021078]

Para Warburg el juego cromático del vestuario y las plumas que decoraban el escudo debió
de despertar admiración, asombro, respeto y miedo entre los contendientes del relato. Esto
se debía a que la decoración del atuendo y parafernalia militar mexica subrayaban de manera
impresionante la apariencia física de su portador, en tanto el adorno geométrico del escudo
portado por el brazo del guerrero, gracias a las cualidades ópticas y hápticas de la plumaria
(color y textura) – como lo reproducía con sus finas estructuras el dibujo de la lámina en el
texto de Nuttall – [Fig. 2], “cobraba vida” (verlebendigte) ante la mirada de los contendientes
debido a los contrastes icónicos y formaciones visuales acaecidas y percibidas en el movi-
miento de la acción corporal en su avance militar, es decir, in actu. Las formas simbólicas, los
atributos de sus respectivos portadores, se “activaban plásticamente” gracias a su rico jue-

194 La Rivista di Engramma 227 settembre 2025



go cromático: la superficie era susceptible de transformarse en un campo de visión potencial
en el que “aparecían” figuras y formas ante la mirada. A Warburg no sólo le preocupaba el
significado del ornamento en sí, sino también su “activación” en su manipulación e incorpo-
ración. Las formas ornamentales adicionales a la vestimenta tenían como objetivo un efecto
especial visual, a través del cual la presencia sagrada se manifestaba y cobraba vida en el
contexto ritual bélico. Poco se sabe sobre cómo Warburg explicaría más adelante la forma en
que los colores afectaban a la percepción, pero se puede establecer sin lugar a dudas a par-
tir de sus notas sobre psicología y estética (véase WIA III 37.1 “Ebbinghaus, Psychologie”, SS
1892, bound notebook MS, 31 fols., aquí fols. 23-31). Aunque no pudo seguir las conexiones
aparentes con más detalle, Warburg poseía un sentido intuitivo de la relevancia icónica de los
procesos visuales en cuestión: la vivificación de las fuerzas divinas podía crearse mediante
el contraste lúdico de los colores y cualidades de los materiales naturales utilizados. Por lo
tanto, a Warburg no le interesaba sólo establecer el significado del símbolo en sí y que encon-
traba expuesto en los escritos de los antiguos americanistas. Más bien, estaba dispuesto a
escudriñar el amplio espectro de posibilidades de significación con respecto a la “determina-
ción de la circunferencia” sin cuya acción ritual – que vio manifestarse en formas pictóricas y
vehículos portadores de imágenes – no se comprendía el alcance del horizonte simbólico que
el individuo negociaba continuamente con su entorno.

Debido a su importancia en el mundo náhuatl, los escudos de este tipo solían cumplir tam-
bién otras funciones ceremoniales, como por ejemplo durante las ceremonias dancísticas en
las que personas de alto rango los empleaban durante su ejecución. Así, es posible imagi-
nar que en el contexto ritual, al manipular y poner en movimiento el escudo, se visualiza una
forma dinámica: surge la línea envolvente que a su vez y al mismo tiempo tiene un efecto
dinamizador al aparecer ante los ojos y cobrar presencia visual en la realidad. Este efecto,
sin embargo, sólo se logra en la medida en que esta energía se moviliza visiblemente en el
contexto del ritual, es decir, a través del manejo del vehículo portador o dispositivo, pues éste
cataliza el juego contrastante de los colores y textura de las plumas [6]. Lo que podemos ob-
tener para una comprensión más completa de la teoría de la imagen de Warburg es que la
escenificación de empresas bélicas en el contexto de celebraciones rituales servía no sólo
para mantener en mente eventos importantes, sino también para “darles vida” a través de
los vehículos de la imagen. Incluso, aún cuando el antiguo orden religioso del mundo náthuatl
parecía haberse extinguido por la Conquista, continuó transformada su sobrevivencia bajo el
cristianismo, como muy posiblemente Warburg pudo haber concluido.

La Rivista di Engramma 227 settembre 2025 195



7 | Theodor de Bry, Quae pompa delecta
ad regem deferatur, grabado, coloreado a
mano, 15.0 x 22 cm (imagen) sobre 35.0
x 25 cm (folio). Tomado de: Theodor de
Bry y Jacques Le Moyne de Morgues,
Brevis narratio eorvm qvæ in Florida
Americæ provīcia Gallis acciderunt,
secunda in illam nauigatione, Qvae est
secvnda pars Americae, Francofurti ad
Moenum 1591, 37. William L. Clements
Library, University of Michigan Library
Digital Collections.

V
En su viaje de regreso de Inglaterra en septiembre de 1592, el
duque Federico I (r. 1593-1608) trajo consigo varios artefactos
y exotica para su gabinete de arte (Kunstkammer) que, gracias
a las adquisiciones de sus agentes activos en distintas cortes
y colecciones europeas, se enriqueció durante el período de su
reinado con los ethnographica de otras colecciones no menos
famosas (hablamos de la colección del capitán del castillo de
Tubinga, Niclas Ochssenbach (1562-1626) y más tarde de Jo-
hann Jakob Guth von Sulz Durchhausen, véase Bujok 2004,
113-114). La conquista de América abonó a la colección ducal
magníficas piezas, cuya posesión (greifen) resaltaba la preten-
sión de poder del regente alemán oriundo de Montbéliard:
cuanto más adquiría en extensión (Umfang) la colección, más
poderoso hacía parecer a su propietario. Su posesión y exhibi-
ción convocaba a una corroboración simbólica y pública del
poder del duque. Por esta razón, la colección – lejos de pen-
sarse como estática – adquiría un dinamismo sin precedentes
cuando sus piezas se mostraban en celebraciones festivas me-
diante desfiles conmemorativos y torneos de caballería: los
artefactos cúlticos, ornamentos e insignias bélicas avenidos de
nuevas tierras “descubiertas” y más allende del mar, se inte-
graban así en la vida y rituales celebrativos de las cortes
europeas. En este sentido, la presencia del xicalcoliuhqui
chimalli en el gabinete de Federico I se inserta no sólo en esta
lógica de poder material y simbólico, sino que más allá la con-
tinúa resignificándola al trasladarse por otros itinerarios
geográfico-culturales. Hasta este momento, no se sabe con
certeza si el escudo formaba parte de los cargamentos que el
conquistador Hernán Cortés o el virrey Antonio de Mendoza

junto con el códice habían enviado al monarca español y emperador Habsburgo Carlos V. Las
fuentes no lo permiten saber hasta su llegada a la colección ducal de Wurtemberg, en cuyo
inventario de 1654 se le menciona como un “escudo indígena circular de plumaria a color”
[7]. No obstante, sabemos que Federico I lo tenía ya en posesión en 1599, año en que se
mostró al público con motivo de las celebraciones realizadas en torno a la reunión del parla-
mento estatal convocado por el duque ese 23 de febrero de 1599. Entre los eventos
caballerescos, como el Ringrennen, se proyectó también la entrada triunfal de la “Reina de
América”, portada en andas por la comitiva de la guardia ducal. Ésta apareció como personi-
ficación alegórica siguiendo el modelo de un grabado de Theodor de Bry, cuya obra contribuyó
a difundir la leyenda negra de la conquista española a través de numerosos grabados [Fig. 7].
Pero más sorprendente resultó que tanto el duque Federico I como su séquito fueron activos

196 La Rivista di Engramma 227 settembre 2025

https://quod.lib.umich.edu/w/wcl1ic/x-1029/wcl001123.
https://quod.lib.umich.edu/w/wcl1ic/x-1029/wcl001123.
https://quod.lib.umich.edu/w/wcl1ic/x-1029/wcl001123.
https://quod.lib.umich.edu/w/wcl1ic/x-1029/wcl001123.
https://quod.lib.umich.edu/w/wcl1ic/x-1029/wcl001123.
https://quod.lib.umich.edu/w/wcl1ic/x-1029/wcl001123.
https://quod.lib.umich.edu/w/wcl1ic/x-1029/wcl001123.
https://quod.lib.umich.edu/w/wcl1ic/x-1029/wcl001123.
https://quod.lib.umich.edu/w/wcl1ic/x-1029/wcl001123.
https://quod.lib.umich.edu/w/wcl1ic/x-1029/wcl001123.


participantes al vestirse con los trajes confeccionados explícitamente para la puesta en esce-
na, luciendo aquellos atributos ornamentales de América tomados del gabinete del palacio
para servir como vehículos portadores de imágenes dinamizadoras durante la procesión.

Según la crónica escrita por la pluma de Jakob Frischlin, la “Reina de América”, envuelta en
ricas plumas de papagayo, abrió el torneo con las siguientes palabras:

Und wolt jetzt auch ins Teutschelandt
Daselbsten ein Fürst Hochgeborn
Zu aller Tugent außerkohrn
Fridrich so wirdt sein Nahm genandt
Hertzog von Würtenberger Landt.

Y ahora también quiero llegar al país alemán
donde un noble príncipe ha nacido
con todas las virtudes galardonado
Federico así su nombre es mencionado
duque de la tierra de Wurtemberg
(Frischlin 1602, 130).

El torneo de caballería organizado por el duque articulaba con maestría el traslado o la trans-
ferencia del poder político, al permitirle, mediante la puesta en escena de una procesión
alegórica, “apropiarse” in actu de la riqueza mítica de América. Con la celebración de este
acto simbólico, el duque protestante y su corte reclamaban un lugar en la competencia global
por la adquisición de territorios y con ellos de culturas y riqueza. A la vez incursionaban como
salvadores de América al actuar contra la ambitio regnandi de los gobernantes católicos, toda
vez que la “Reina de América” rechazaba el dominio del rey español y clamaba la liberación
de la opresión explotadora del monarca católico en su ambición por las riquezas del Nuevo
mundo:

Und daß die allerliebste mein
Mich einmal auß der schweren Pein
Erlösen wird.

Y pues mi más preciado [duque Federico I]
de mi grave pena
me liberará
(Frischlin 1602, 131).

La puesta en escena ofrecida con motivo del Ringrennen junto con la ostentación y manipula-
ción de diversos artefactos y vehículos icónicos, articulaba una figura profética que se erigía
como imagen admonitoria para la dinastía gobernante católico-hispana cuyo “mal gobier-
no” habría fraguado en parte la leyenda negra de la monarquía española. En la transmisión
geográfica, temporal y cultural, el xicalcoliuhqui chimalli en manos de la corte de Federico I
desplegó su potencial y amplió el alcance/perímetro (Umfang) de su sentido. El testigo gráfico
de la época que sirvió como boceto inicial para el diseño de vestuario y dirección coreográfica

La Rivista di Engramma 227 settembre 2025 197



8 | Artista desconocido, entrada de la Reina América, acompañante con abanicos de plumas, séquito de escudos
y portadores de armas, pluma con bister pintado en dorado y colores opacos (29,9 x 55,5 cm). Stiftung Weimarer
Klassik und Kunstsammlungen/Museen, Graphische Sammlung, KK207.

de las escenas [8], muestra que el escudo no sólo se inspiró “fielmente en el original”, sino
que fue empleado como instrumento en la escenificación, cobrando así “vida”, por decirlo en
palabras de Warburg [Fig. 8]. El desplazamiento de la procesión alegórica en el jardín del pa-
lacio y la puesta en escena del torneo caballeresco movilizaron las cualidades estéticas de la
vestimenta, sus respectivos atributos ornamentales, y pusieron así en marcha todo un apara-
to visual en la que el duque protestante se apoderó de la simbología política católica de poder
y le dio “vida” a las cualidades psicológicas y espirituales implícitas en un viraje contextual
distinto.

VI
Recordemos: “simbolismo, ¿qué eres tú?” Las notas que Warburg hizo en el curso de sus
lecturas sobre la bibliografía de americanística, si bien proporcionan información fragmen-
taria, resultan ser indicios cuyo rompecabezas está aún en proceso de reconstrucción con
relación a su interés por las culturas antiguas americanas y su Nachleben [sobre la recon-
strucción, véase nota 3]. Por lo pronto, parece que en el siglo XXI el xicalcoliuhqui chimalli se
ha detenido temporalmente como portador de una imagen dinamizadora. En el contexto de la
colección del museo, detrás de los cristales blindados de la vitrina, sus posibilidades de movi-
miento parecen haberse extinguido por el momento. Almacenado de esta manera, el escudo
no sólo ha perdido la dimensión energética de su posible empleo ritual, sino también la posibi-
lidad de embarcarse en “rutas de transferencia y migración”. Pero, cabe preguntarse si la vida

198 La Rivista di Engramma 227 settembre 2025



que una vez fue movida y conmovida por las “plumas ricas” se ha congelado realmente en
su ubicación permanente en el Museo Estatal de Stuttgart. Y, con ello volvemos a la pregunta
medular que Warburg se hizo durante su estancia americana, ¿cómo determinar el alcance
simbólico, que se revela en constante negociación cultural? Cuando en el 2011 se inauguró la
exposición El vuelo de las imágenes. Arte plumario en México y Europa, en la Ciudad de Mé-
xico, esta pregunta se deslizó muy probablemente sin ser percibida por el concepto curatorial
de sus organizadores y las autoridades institucionales implicadas. De la exposición se de-
sprendió un catálogo que buscaba reevaluar este artefacto mexica, el xicalcoliuhqui chimalli,
en toda su complejidad y ante los ojos de un público más amplio en el lugar geográfico origina-
rio donde había sido confeccionado (Fane, Russo, Wolf 2015). El escudo de Stuttgart, aunque
siempre estuvo presente en los textos del catálogo, permaneció, pese a los esfuerzos de sus
organizadores, físicamente ausente. Si el Museo Estatal hubiera permitido que el escudo hi-
ciera un viaje de regreso temporal al lugar de su creación después de muchos siglos (esta vez
transportado no por barco abriendo el agua del océano, sino por avión surcando el aire), po-
dría haber sido capaz de poner a discusión las huellas que ha dejado a lo largo de su historia.
Con las rutas de migración que se hubiesen podido cartografiar de manera retrospectiva, se
habrían planteado preguntas nuevas, incluso se habría reactivado una memoria cultural que
habría apelado a una revisión histórica y, por lo tanto, hubiera incluso podido aparecer como
una figura admonitoria. En este sentido y, mediante sus fragmentos y notas americanos, War-
burg nos enseña a comprender la energía en potencia de un artefacto como el chimalli y que
es capaz de activar en su movilización (física y temporal) y, con ello, colocarnos en un espacio
de reflexión, mediante el que seamos capaces de percibir su dimensión simbólica. Especial-
mente ante un artefacto que, debido a sus cualidades materiales e icónicas, fue a la vez signo
de triunfo, posesión y trofeo, independientemente de los contextos en los que se transfirió.

Los enfoques de Warburg resultan así adecuados para hacer preguntas relacionadas con la
historia pasada y actual. Me refiero a la de la propiedad y restitución. En este espacio no es
posible tratar la política museística ni del comercio de piezas artísticas, como tampoco es el
lugar para discutir con amplitud y profundidad el chimalli desde una perspectiva abarcadora
de la política de restitución y procedencia de los museos etnológicos tratada con virulencia
política en la última década. Pero una cosa se puede determinar con certeza a partir de esta
simple pregunta, que a menudo se plantea en el público: el chimalli xicalcoliuhqui sigue sien-
do un trofeo del que todavía las instituciones se resisten a prescindir, por lo menos física
(greifen) y simbólicamente (begreifen).

Todas las transcripciones del material de archivo corren a cargo de la autora, así como las traducciones
del alemán al castellano.

La Rivista di Engramma 227 settembre 2025 199



Notas

[1] Otro escudo similar se encuentra en el Museo de Antropología de México (Ciudad de México). En el
Landesmuseum de Wurtemberg (Baden-Wurtemberg, Alemania), la ficha museográfica ofrece la siguien-
te información: escudo de plumas “meandro”, azteca, c. 1520 Inv. [E 1402] Federico I de Wurtemberg
(1557-1608). Material/técnica: madera, caña, vellón, plumas, cuero crudo, medidas: D. 71 cm, H. 5,8
cm, ca. 1520. Para un estudio anterior en alemán sobre esta pieza en las notas de Warburg, véase Báez
Rubí 2018. Cabe acotar que el presente texto se basa en esta versión previa.

[2] Warburg 1895. Cabe recordar que para su tesis de habilitación al regreso de su viaje americano, War-
burg sopesó un tema ligado al vestuario cuyo material se resguarda bajo WIA III 58.10 con el título Das
Festwesen als vermittelnder Ausbildner der gesteigerten Form. Qué tanto servirían algunos ejemplos de
su viaje americano es algo que se establece por el momento sólo hipotéticamente. Véase al respecto We-
depohl 2024, 107-108.

[3] Warburg conoció la existencia de la enciclopedia durante su viaje a América a través del contacto
establecido con los hispano-mexicanos asentados en Nuevo México. La reconstrucción de éstos se está
llevando a cabo en el proyecto “Aby Warburg y los estudios precolombinos: reconstrucción histórica y de-
sarrollo teórico (UNAM)”, cuyos participantes son Linda Báez Rubí, Emilie Carreón Blaine, Tania Vanessa
Álvarez Portugal y Jarzinho Panqueba.

[4] Bernardino de Sahagún, Códice florentino: historia general de las cosas de la Nueva España (in Dib-
ble, Anderson 1961, lib. 1, 44): “quetzalxicalcoliuhquj yn jchimal, ytlacçaia ymac onoc, otlatopile [Su
escudo era de plumas de quetzal, en un diseño calado. Su bastón de viaje estaba en su mano]”.

[5] Cabe aclara que la representación formal del gesto de capturar (representación realista natural a fa-
vor de una abstracta pictográfica) se encuentra bajo la influencia de aquella gestualidad representada en
grabados europeos. La modificación formal obedece a una adaptación del proceso artístico muy común
en la época de contacto (siglo XVI) entre los grupos indígenas y los misioneros quienes se encargaron de
su educación y conversión al cristianismo. Véase para este tema
Escalante Gonzalbo, von Kügelgen, Niedermeier 2008, Estrada de Gerlero 2011.

[6] A partir de las fuentes es posible reconstruir el efecto estético que producen: “Las plumas que cría en
la cola se llaman quezalli (y) son muy verdes y resplandecientes, son anchas, como unas hojas de espa-
daña dobléganse cuando las toca el aire (y) resplandecen muy hermosamente” (Historia General, vol. III,
234).

[7] “Ronde Indianische Tartsche, von gefarbtem Federwerckh”. Inventario de la Kunstkammer del Du-
cado-Wurtemberg en Stuttgart de 1654, Hauptstaatsarchiv Stuttgart A 20 a Bü 6, p. 4. El escudo
probablemente perteneció a la colección de Johann Jakob Guth von Sulz-Durchhausen, que pasó a la
Kunstkammer Ducal en 1653. Sin embargo, los escudos se representan en el boceto para las celebracio-
nes del torneo de caballería y la carrera de anillos organizada por el duque Federico I (r. 1593-1608) para
su corte en 1599. Véanse Fleischhauer 1976, 140, nota 7.

[8] Weimar, Kunstsammlungen (Inv. Nr. KK 2002-209). La ilustración de la procesión festiva consta de
ocho dibujos sobre papel, dibujados a pluma con bistre y coloreados con acuarela y oro (entre 296 y 305
mm de altura; y entre 386 y 563 mm de ancho). El papel se unió para formar una tira larga de 4 m de
longitud.

Bibliografía

Abreviaturas
Historia General
Fray Bernardino de Sahagún, Historia General de las Cosas de la Nueva España, México 1938.

200 La Rivista di Engramma 227 settembre 2025



WIA
Warburg Institute Archive.

WIA GC
Warburg Institute Archive, General Correspondence.

WIA FC
Warburg Institute Archive, Familiar Correspondence.

WEB
A. Warburg, Werke in einem Band. Auf der Grundlage der Manuskripte und Handexemplare, hrsg. und
kommentiert von M. Treml, S. Weigel und P. Ladwig, Berlin 2010.

ZK
Zettelkasten.

Referencias bibliográficas
Anders 1965
F. Anders, Der Federkasten der Ambraser Kunstkammer, “Jahrbuch der Kunsthistorischen Sammlungen
in Wien” 61 (1965), 119-132.

Báez Rubí 2018
L. Báez Rubí, Xicalcoliuhqui: Das ‘runde umringelnde’ Ornament altmexikanischer Kunst, en
Bilderfahrzeuge Aby Warburgs Vermächtnis und die Zukunft der Ikonologie, hrsg. von A. Bayer,
H. Bredekamp, U. Fleckner, G. Wolf, Berlin 2018, 190-201.

Báez Rubí 2023
L. Báez Rubí, ‘Old Mexico’ in the Kulturwissenschaftliche Bibliothek Warburg, in Camere con vista: Aby
Warburg, Firenze e il laboratorio delle immagini, catalogo della mostra (Firenze, Gallerie degli Uffizi, 19
settembre – 10 dicembre 2023), a cura di M. Faietti, E. Schmidt, G. Targia, G. Wolf, Firenze 2023,
118-120.

Báez Rubí 2024
L. Báez Rubí, Quechmictoplican: mítico lugar de encuentro entre Aby Warburg y Mesoamérica, en Báez
Rubí, Carreón, Álvarez 2024, 119-164.

Báez Rubí, Carreón, Alvarez 2024
L. Báez Rubí, E. Carreón (coords.), T.V. Alvarez (ed.), Aby Warburg en/sobre América: Historia,
sobrevivencias y repercusiones, México 2024.

Barniff 1974
B. Barniff, Algunas representaciones de la greca escalonada en el norte de Mesoamérica, “Anales del
INAH”, México 1974, 23-30.

Bleichmar 2021
D. Bleichmar, The cabinet and the world Non-European objects in early modern European collections,
“Journal of the History of Collections” 33, 3 (2021), 435-445.

Bujok 2004
E. Bujok, Neue Welten in europäischen Sammlungen, Berlin 2004.

Dibble, Anderson 1961
C.E. Dibble, A.J.O. Anderson (eds.), Bernardino de Sahagún, Códice florentino: historia general de las
cosas de la Nueva España, Santa Fe 1961.

La Rivista di Engramma 227 settembre 2025 201



Escalante Gonzalbo, von Kügelgen, Niedermeier 2008
P. Escalante Gonzalbo, H. von Kügelgen, M. Niedermeier (coords.), El arte cristiano-indígena del siglo XVI
novohispano y sus modelos europeos, México 2008.

Estrada de Gerlero 2011
E. Estrada de Gerlero, Muros, sargas y papeles. Imagen de lo sagrado y lo profano en el arte
novohispano del siglo XVI, México 2011.

Fane, Russo, Wolf 2015
D. Fane, A. Russo, G. Wolf (eds.), Las imágenes toman vuelo. El arte plumario en México y Europa
1400-1700, München 2015.

Feest 1990
C. Feest, Vienna’s Mexican treasures: Aztec, Mixtec, and Tarascan works from sixteenth-century Austrian
collections, “Archiv für Völkerkunde” 45 (1990), 1-64.

Fleischhauer 1976
W. Fleischhauer, Die Geschichte der Kunstkammer der Herzöge von Württemberg in Stuttgart, vol. 87,
Stuttgart 1976.

Frischlin 1602
J. Frischlin 1602, Beschreibung deß Fürstlichen Apparatus, Königlichen Auffzug/Heroischen Ingressus
und herrlicher Pomp und Solennitet…, Frankfurt am Main 1602.

García Icazbalceta 1980
J. García Icazbalceta, Colección de documentos para la historia de México, México 1980.

Heikamp 1972
D. Heikamp, Mexico and the Medici, Firenze 1972.

Keating, Markey 2011
J. Keating, L. Markey, ‘Indian’ objects in Medici and Austrian-Habsburg inventories. A case-study of the
sixteenth-century term, “Journal of the History of Collections”, 23, 2 (2011), 283-300.

Nowotny 1949
K.A. Nowotny, A unique wooden figure from ancient Mexico, “American Antiquity”, 15, 1 (1949), 57-61.

Nowotny 1960
K.A. Nowotny, Mexikanische Kostbarkeiten aus Kunstkammern der Renaissance, Wien 1960.

Papapetros 2009
S. Papapetros, Aby Warburg as Reader of Gottfried Semper: Reflections on the cosmis Characgter of
Ornament, in Elective Affinities: Testing Word and Image Relationships, Amsterdam 2009, 317-336.

Papapetros 2024
S. Papapetros, “Warburg and “The Genesis of Ornamentation”: A (Pan-)American Question”, en Báez
Rubí, Carreón, Alvarez 2024, 189-280.

Rupprich 1956
H. Rupprich (hrsg.), Dürer Schriftlicher Nachlass, “Berlin Deutscher Verein für Kunstwissenschaft”, vol. 1
(1956).

Semper 1856
G. Semper, Über die formalelle Gesetzmäßigkeit des Schmuckes und dessen Bedeutung als
Kunstsymbol, Zürich 1856.

202 La Rivista di Engramma 227 settembre 2025



de la Torre Villar 1956
E. de la Torre Villar, Los presentes de Moctezuma. Durero y otros Testimonios, “Revista de historia
americana y argentina” I, 1-2 (1956), 57-84.

Turpin 2006
A. Turpin, The New World collections of Duke Cosimo I de’ Medici and their role in the creation of a
Kunst- and Wunderkammer in the Palazzo Vecchio, in Curiosity and Wonder from the Renaissance to the
Enlightenment, edited by R.J. Weston Evans, A. Marr, Aldershot 2006, 63-85.

Warburg 1895
A. Warburg, I costumi teatrali per gli intermezzi del 1589. I disegni di Bernardo Buontalenti e il Libro di
Conti di Emilio de’ Cavalieri, “Atti dell’Accademia del R. Istituto Musicale di Firenze” (1895), 133-146.

Wedepohl 2024
C. Wedepohl, Aby Warburg, Heinrich Voth and the Study of Native American Religious Ceremonies, en
Báez Rubí, Carreón, Alvarez 2024, 81-118.

English abstract

Drawing on an unpublished set of notes by Aby Warburg, Linda Báez Rubí explores Warburg’s concept
of greifen (physical seizure) and begreifen (grasping intellectualy ) as a key to interpreting the migration
of images (Bilderwanderung) between Mesoamerica and early modern Europe. The case study is the
xicalcoliuhqui chimalli, a stepped-fret feather shield used by the Mexican people in the sixteenth century.
The author traces its itinerary from manufacture and ritual use in Tenochtitlan to its appropriation by
Hernán Cortés and Viceroy Antonio de Mendoza, its display in German Kunstkammern, and its reuse in
a court pageant held by Duke Frederick I of Württemberg in 1599. The article demonstrates Warburg’s
understanding of artefacts as vehicles, capable of being reactivated whenever colour, motion, and cere-
monial context could vivify their symbolic significance. Finally, this microhistory also highlights Warburg’s
foresight regarding issues of cultural transfer, museological display and restitution that continue to be de-
bated today.

keywords | Aby Warburg; Xicalcoliuhqui chimalli; Kunstkammer; Hernán Cortés; Antonio de Mendoza; Ber-
nardino de Sahagún; Jakob Frischlin.

La Rivista di Engramma 227 settembre 2025 203



la rivista di engramma
settembre 2025
227 • Warburgian Studies in the Ibero-American Context

ͺ

Editorial
Ada Naval, Ianick Takaes, Giulia Zanon

Overviews
An exploration of Warburgian studies across the 
Ibero-American world
edited by Ada Naval, Ianick Takaes, Giulia Zanon
Estudos warburguianos no Brasil (2023-2025)
Ianick Takaes
Estudios warburguianos en América hispánica 
(2019-2025)
Bernardo Prieto
Estudios warburguianos en España (2019-2025)
Ada Naval
Warburgian studies in Portugal (2000-2025)
Fabio Tononi
Las ciencias de Atenea y las artes de Hermes
entrevista a José Emilio Burucúa, a cargo de Ada Naval, 
Bernardo Prieto

Essays
Warburg in America
David Freedberg
“Bilderwanderung”
Linda Báez Rubí
Towards a Philosophical Anthropology
Serzenando Alves Vieira Neto
Partecipation and Creation of Distance
Cássio Fernandes
Astrology Between Science and Superstition 
in Art History
Antônio Leandro Gomes de Souza Barros

Presentations
Una presentación de Aby Warburg en/sobre 
América: Historia, sobrevivencias y repercusiones 
(México 2024)
Linda Báez Rubí, Emilie Carreón Blain, 
Tania Vanessa A. Portugal
The Exuberant Excess of His Subjective Propensities
Ianick Takaes


